## RASYWAH DALAM PANDANGAN RASULULLAH: TINJAUAN KESAHIHAN DAN PEMAHAMAN HADIS

Oleh: Yusrizal Efendi\*

Abstract: Suap-menyuap bukanlah peristiwa baru di tengah masyarakat. Seiring berjalannya waktu, fenomena kelam kehidupan sosial ini semakin meruyak dan parah. Nyaris dalam urusan apa pun, untuk mendapatkan sesuatu seakan suap sudah menjadi tuntutan zaman sehingga terjadilah penjungkir-balikan nilai dan tatanan. Mencermati dampak yang demikian masif dan berbahaya, amat pantas bilamana Islam melarang suap, bahkan Rasulullah SAW mengutuk semua pihak yang terlihat di dalamnya; bukan saja pelaku yang menerima, namun juga pemberi dan perantaranya.

Kata kunci: rasywah, laknat, jabatan, haram

#### **PENDAHULUAN**

 ${f D}^i$  antara ujian yang menimpa umat Islam adalah merebaknya suap di tengah-tengah masyarakat dan bersedianya tangan-tangan para pejabat menerima sesuatu yang bukan haknya (Ahmad 'Athâ`, 1999: 363). Jika fenomena ini diruntut berdasarkan pengalaman sejarah, menurut Muhammad Hariyadi dalam republika.co.id (Kamis, 07 Maret 2013), dipastikan usia suap-menyuap (rasywah) sudah setua usia peradaban manusia. Karena secara alamiah manusia akan menggunakan berbagai kemampuan, pengaruh, pendekatan, dan cara yang dimilikinya untuk mendapatkan sesuatu yang diinginkannya. Dalam konteks ini, meminjam istilah Abu Muhammad (1997: 261), masa yang membahayakan umat manusia bukan lagi akan terjadi, tetapi sudah lama membudaya, sehingga kemaksiatan itu saat ini sudah dianggap

perbuatan yang wajar, benar dan baik. *Rasywah* dalam urusan apa saja untuk mendapatkan sesuatu seakan sudah menjadi tuntutan zaman.

Quraish Shihâb (2001: 297) membahasakan bahwa masyarakat telah melahirkan suatu budaya yang paradogsial. Apa yang tadinya munkar (tidak dibenarkan) dapat menjadi ma'ruf (dikenal dan dinilai apabila dilakukan banyak baik) orang secara berulang dan berkesinambungan. Fenomena rasywah tampaknya adalah *munkar* yang telah dianggap ma'ruf. Dalam hal ini, hanya jiwa-jiwa yang terpelihara, menjaga kemuliaan, keadilan, dan membebaskan diri dari kepentingan duniawi yang mampu konsisten menghindari penyuapan apa pun bentuk dan betapa pun kecilnya.

Mencermati kondisi demikian adalah menarik untuk ditelusuri dan ditelaah bagaimana sebenarnya Rasulullah SAW mengkritisi fenomena budaya negatif *rasywah* ter-

<sup>\*</sup> Penulis adalah Lektor dalam Mata Kuliah Hadits pada STAIN Batusangkar

sebut. Tentu adanya kajian tentang masalah ini merupakan suatu keniscayaan yang tidak dapat diabaikan. Apalagi kehujahan Hadis sebagai sumber kedua ajaran Islam setelah al-Qur'an, perlu ditelaah secara lebih mendalam agar otentisitas, validitas dan pemahamannya sebagai sesuatu yang benar-benar berasal dari Nabi dapat dipertanggungjawabkan. Dalam hal ini, para ulama sependapat bahwa hadis yang memenuhi syarat untuk diterima dan dijadikan sebagai hujah hanyalah hadis yang bernilai shahîh dan hasan saja, sedangkan hadis yang bernilai dha'îf mesti ditolak (Mahmûd al-Thahân, [t.th]: 29). Dengan demikian, tadabbur Sunnah (Hadis) merupakan perisai dari berbagai penyimpangan pemikiran. (al-Lahîm, [t.th.]: 60).

# TAKHRÎJ AL-HADÎTS DAN HASIL IDENTIFIKASI RIWAYAT

Dalam penelitian ini, takhrîj alhadîts merupakan upaya untuk menunjukkan atau mengemukakan letak asal hadis pada sumber aslinya secara lengkap dengan sanad-nya dan menerangkan kualitas hadis yang bersangkutan (Mahmûd al-Thahân, 1991: 15). Hal ini dimaksud-kan untuk mengetahui asal-usul riwayat hadis yang diteliti dan seluruh riwayat hadisnya sehingga dapat diketahui ada atau tidak adanya syâhid dan muttâbi' pada jalur sanad yang diteliti.

Dalam konteks ini, penelusuran atau pencarian hadis dilakukan pada berbagai kitab sumber asli hadis yang dinilai sebagai kitab hadis *mu'tamad* dan *mu'tabarah* dan memuat secara lengkap *sanad* dan *matan*-nya, yaitu *Kutub al-Tis'ah* yang

terdiri dari: Shahîh al-Bukhârî, Shahîh Muslim, Sunan Abî Dâwud, Sunan al-Nasâ`î, Sunan al-Turmudzî, Sunan Ibn Mâjah, Sunan al-Dârimî, Musnad Ahmad bin Hanbal dan al-Muwaththa` Malik ibn Anas. Untuk melacak keberadaan riwayat-riwayat hadis tentang rasywah, dilakukan penelusuran Hadis berdasarkan kosa kata tertentu (takhrîj al-hadîts bi al-lafzh) ataupun melalui topik tertentu (takhrîj alhadîts bi al-mawdhû') melalui buku Mu'jâm al-Mufahras li Alfâzh al-Hadîts al-Nabâwî (1936, I: 490, 1943, II: 262) dan Miftâh Kunûz al-Sunnah (1978: 209) yang keduanya disusun oleh Prof. Dr. Arnold John Weinsinck dan ditulis dalam bahasa Belanda, lalu diterjemahkan ke dalam bahasa Arab oleh Prof. Dr. Muhammad Fuwad 'Abd al-Baqi. Di samping itu, diupayakan pula penelusuran melalui awal matan (takhrîj al-hadîts bi awwal al-lafzh) melalui kitab al-Jâmi'i al-Shaghîr Min Hadîts al-Basyîr al-Nadzîr buah karya Imâm Jalâl al-Dîn 'Abd al-Rahmân al-Suyûthî (2004: 445)

Dari pelacakan yang dilakukan ditemukan sebanyak 11 riwayat hadis dalam Kutub al-Tis'ah. Dalam hal ini, enam riwayat hadis menyebutkan Rasulullah SAW mengutuk pemberi suap dan penerima suap; satu riwayat di antaranya eksplisit berkenaan dengan hukum. lima riwayat hadis menyebutkan kutukan Allâh SWT terhadap pemberi suap dan penerima suap; dua riwayat di antaranya juga eksplisit berkenaan dengan hukum. Di samping itu, juga ada satu riwayat hadis menyebutkan Rasulullah SAW mengutuk pemberi suap dan penerima suap serta perantara pemberian suap itu. Keseluruhan hadis tersebut terdapat

- الْحَيْف وَالرِّشْوَة [2], حديث 2313: حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّد حَدَّثَنَا وَكِيعٌ حَدَّثَنَا الْكِيعُ حَدَّثَنَا الْبُنُ أَبِي ذَنْبِ عَنْ خَاله الْحَارِث بْنِ عَبْد الله بْنِ عَمْرو الرَّحْمَنِ عَنْ أَبِي سَلَمَةَ عَنْ عَبْد الله بْنِ عَمْرو قَالَ قَالَ رَسُولُ الله صَلَى الله عَلْيه وسَلَم: النَّه عَلَيه وسَلَم: النَّه عَلَيه وسَلَم: النَّه عَلَى الرَّاشِي وَالْمُرْتَشِي.
- 5. مسند أحمد, ج. 2, ص. 164, حديث 5. مسند أحمد, ج. 2, ص. 164, حديث 5. حَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي ذَبْبٍ عَنْ خَالِهِ الْحَارِثُ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَٰنِ عَنْ أَبِي سَلَمَةَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَٰنِ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو لَــ اللهِ بْنِ عَمْرو لَــ اللهِ عَنْ عَبْدِ اللهِ عَنْ عَبْدِ اللهِ عَلْيهِ وَسَلّمَ لَــ الرَّاشِي والمرتشي.
- 6. مسند أحمد, ج. 2, ص. 190, حديث 6778 : حَدَّثَنَا حَجَّاجٌ حَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي 6778 ذَبُ وَيَزِيدُ قَالَ أَخْبَرَنَا ابْنُ أَبِي ذَبُ عَنِ الْخُورِثِ عَنْ أَبِي سَلَمَةً عَنْ عَبْدِ الرَّحْنِ عَنْ أَبِي سَلَمَةً عَنْ عَبْدِ اللهِ عَمْرِهِ عَنِ النّبِي صَلَى الله عَلَيْهِ عَلْمِ عَنْ النّبِي صَلَى الله عَلَيْهِ عَلْمُ وَسُولُ اللهِ صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم الرَّاشِي والْمرتشي قال يزيد : لعنة الله عَلَي عَلَى الرَّاشِي والْمرتشي قال يزيد : لعنة الله عَلَي الرَّاشِي وَالْمُرتشي قال يزيد : لعنة الله عَلَى الرَّاشِي وَالْمُرتشي قال يزيد : لعنة الله عَلَى الرَّاشِي وَالْمُرتشي.
- 7. مسند أحمد, ج. 2, ص. 194, حديث (6830: حَدَّثَنَا عَبْدُ الْمَلِكِ بْنُ عَمْرُوحَدَّثَنَا الْمُلِكِ بْنُ عَمْرُوحَدَّثَنَا الْبُنُ أَبِي دَنُبِ عَنِ الْحَارِثِ عَنْ أَبِي سَلِّمَةَ عَنْ عَبْدِ اللهِ بَنِ عَمْرُوقَالَ: لَعَنَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الرَّاشِيَ وَالْمُرْتَشِيَ.
- مسند أحمد, ج. 2, ص. 212, حديث
   خد تُنا أَبُو نُعَيْمٍ حَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي
   ذئبٍ عَنِ الْحَارِثِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ عَنْ أَبِي

- dalam lima kitab sumber hadis dengan rincian sebagai berikut:
- 1. سنن أبي داود, ج. 3, ص. 326, كتاب الأقضية [25] باب في كَراهية الرِّشْوَة [4] حديث 3582 : حَدَّثَنَا أَمْمَدُ بُنُ يُونُسَ حَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي ذَبْبٍ عَنِ الْحَارِثِ بُنُ يُونُسَ حَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي ذَبْبٍ عَنِ الْحَارِثِ عَبْدِ اللهِ عَنْ عَبْدِ اللهِ عَنْ عَبْدِ اللهِ عَلَى الله عليه بْنِ عمرو قال لَعَنَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم الرَّاشِي والمرتشي.
- 2. سنن الترمذي, ج. 3, ص. 15, كتاب فكام عَنْ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم [13] باب ما جاء في الرَّاشِي وَالْمُرْتَشِي فِي الحُكْم [9], حديث 1336: حَدَّثَنَا قُتُنِيَّةُ قَالَ حَدَّثَنَا أَبُو عَوَانَةَ عَنْ عُمَر بْنِ أَبِي سَلَمَةَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: لَعَنْ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الرَّاشِي والمرتشي في الحَكْم.
- 3. سنن الترمذي, ج. 3, ص. 16, كتاب الأحْكَامِ إِرْسُولِ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ [13] باب ما جاء في الرَّاشِي وَالْمُرْتَشِي فِي الحُكْمِ [9], حديث 1337: حَدَّثَنَا أَبُو مُوسَى مُحَمَّدُ بْنُ الْمُثَنَّى قَالَ حَدَّثَنَا أَبُو عَامِ العَقَديُّ قَال حَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي حَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي ذَبُ سَلَمَةَ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ الرَّمْمَنِ عَنْ وَالدَّ سَلَمَةَ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ قَالَ: لَعَنَ وَالدَّ اللهِ عَنْ حَلَيْهِ وَسَلَمَ الرَّاشِي وَالدَّرْشِي. هذا حديث حسن صحيح.
- 4. سنن ابن ماجة, ج. 3, ص. 410,
   كتاب الأَحْكَام [13] بَابُ التَّغْليظِ في

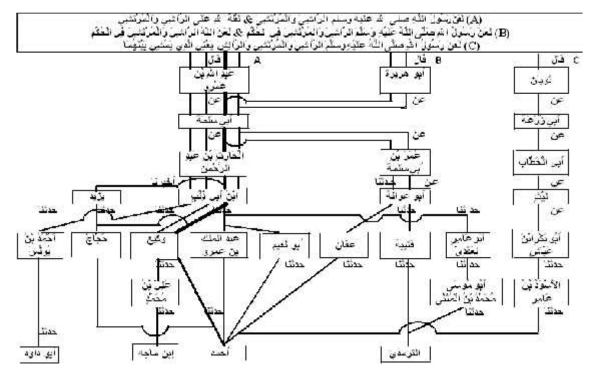
سَلَمَةَ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو قَالَ: قَالَ مُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لَعْنَهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لَعْنَهُ اللهِ عَلَى الرّاشِي والمرتشِي.

- مسند أحمد, ج. 2, ص. 387, حديث
   عَوَانَةَ
   عَوَانَةَ
   عَوَانَةَ
   عَرَّثَنَا عُمَرُ بْنُ أَبِي سَلَمَةَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ
   يُرُةً قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلّى الله عَلَيْهِ
   الْعُنَ الله الرَّاشِيَ وَالْمُرْتَشِيَ فِي
   الْحُكْم.
- 10. مسند أحمد, ج. 2, ص. 388, حديث ( 9019 : حَدَّثَنَا عَفَّانُ حَدَّثَنَا أَبُو عَوَانَةَ قَالَ: حَدَّثَنَا عُمَرُ بْنُ أَبِي سَلَمَةَ عَنْ أَبِيهِ أَلِي مُرْتَشِي فِي أَبِيهِ اللّهُ الرَّاشِي وَالْمُرْتَشِي فِي اللّهُ الرَّاشِي وَالْمُرْتَشِي وَاللّهُ الرَّاشِي وَاللّهِ اللّهُ الرَّاشِي وَاللّهُ الرَّاشِي وَاللّهُ الرَّاشِي وَاللّهُ الرَّاشِي وَاللّهُ الرَّهُ اللّهُ الرَّاشِي وَاللّهُ الرَّاشِي وَاللّهُ اللّهِ الللّهُ الرَّاشِي وَاللّهُ الرَّاشِي وَاللّهُ الرَّاشِي وَاللّهُ الرَّاسُ اللّهُ الرَّاشِي وَاللّهُ الرَّاشِي وَاللّهُ الرَّاسُ اللّهُ اللّهُ الرَّاسُ اللّهُ الرَّاسُ الللّهُ الرَّاسُ اللّهُ الرَّاسُ اللّهُ الرَّاسُ اللّهُ الرّاسُ الللّهُ الرّاسُ اللّهُ الرّاسُ اللّهُ الرّاسُ اللّهُ الرّاسُ اللّهُ الرّاسُ الرّاسُ الللّهُ الرّاسُ اللّهُ الرّاسُ الللّهُ الرّاسُ اللّهُ الرّاسُ اللّهُ الرّاسُ اللّهُ الرّاسُ اللّهُ الرّاسُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللل
- 11. مسند أحمد, ج. 5, ص. 279, حديث 22762: حَدَّثَنَا الْأَسْوَدُ بْنُ عَامِرٍ حَدَّثَنَا الْأَسْوَدُ بْنُ عَامِرٍ حَدَّثَنَا الْأَسْوَدُ بْنُ عَامِرٍ حَدَّثَنَا الْأَسْوَدُ بْنُ عَامِرٍ حَدَّثَنَا الْأَسْوَدُ بْنُ عَلَمْ عَنْ لَيْثُ عَنْ أَبِي أَبُو بَكْرٍ يَعْنِي ابْنَ عَيَّاشٍ عَنْ لَيْثُ عَنْ لَيْثُ عَنْ أَبِي الْمَاتُ عَنْ أَبِي زُرْعَةَ عَنْ تَوْبَانَ قَالَ: لَعَنَ الْخَطَّابِ عَنْ أَبِي زُرْعَةَ عَنْ تَوْبَانَ قَالَ: لَعَنَ

لُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الرَّاشِيَ وَالرَّائِشِي وَالرَّائِشِ يعنِي الَّذِي يَمْشِي بينهما.

#### KRITIK SANAD HADIS

Untuk melihat secara lebih jelas jalur sanad, nama-nama periwayat dan metode periwayatan yang digunakan oleh masing-masing periwayat terlebih dahulu dilakukan i'tibâr yaitu menyertakan sanad-sanad yang lain untuk suatu hadis tertentu (dalam hal ini, hadis rasywah), yang pada bagian sanadnya tampak hanya seorang periwayat saja. Dengan menyertakan sanad-sanad yang lain, niscaya akan terlihat adanya periwayat lain untuk bagian sanad hadis yang diteliti (Ibn Shalah, 1995: 65-66). Melalui kegiatan i'tibâr, dapat pula diketahui keadaan sanad hadis secara keseluruhan, termasuk pertalian dan pertemuan masing-masing sanad serta ada atau tidak adanya muttâbi' dan syâhid untuk jalur sanad yang diteliti tersebut. Secara teknis, untuk memudahkan i'tibâr dilakukan pembuatan skema untuk seluruh jalur sanad hadis obyek kajian sebagai berikut:



Dari 11 jalur sanad yang ada sebagaimana terlihat pada skema sanad secara keseluruhan di atas, Penulis memilih jalur sanad Ahmad melalui Hajjâj sebagai obyek kajian. Hal ini didasarkan bahwa ialur pertimbangan ini berstatus ʻali (tinggi) termasuk karena relatif lebih sedikit periwayat melibatkan ketimbang jalur lainnya, yaitu hanya enam orang. Apalagi, Ahmad (164-241 H) sebagai mukharrij (periwayat penghimpun dan penyusun hadîts) masa hidupnya juga lebih awal dibandingkan Abû Dâwud (202-275 H), Ibn Mâjah (209-273 H) dan al-Turmudzî (209-279 H). Hal ini tidaklah berarti mengabaikan jalurjalur periwayatan yang lain karena tetap dibutuhkan sebagai muttâbi' (sanad pendukung) dan syâhid (matan pendukung). Adapun riwayat

dimaksud secara lengkap adalah sebagai berikut:

حَدَّثَنَا وَكِيعٌ حَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي ذَبْ عَنْ خَالِهِ الْخَارِثِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ عَنْ أَبِي سَلَمَةَ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو قَالَ: لَعَنَ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو قَالَ: لَعَنَ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو قَالَ: لَعَنَ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلْيهِ وَسَلِّمَ الرَّاشِيَ وَاللهِ وَسَلِّمَ الرَّاشِي (Ahmad, 1998, II: 164, وَاللهُ وَاللهُ المَّاشِي (Ahmad, 1998, II: 164, المُمْرتشي (Ahmad, 1998, II: 164)

Beranjak dari kutipan riwayat di atas, diketahui bahwa ada enam orang periwayat yang akan ditelusuri kehidupan dan kredibilitas kepribadiannya. Mereka adalah Ahmad selaku mukharrij yang mencantumkan riwayat tersebut dalam kitab Sunan-nya (Sanad I/Periwavat VI), Wakî' (Sanad II/Periwayat V), Ibn Abî Zi`b (Sanad III/Periwayat IV), al-Hârits bin 'Abd

<sup>\*</sup> Penulis adalah Lektor dalam Mata Kuliah Hadits pada STAIN Batusangkar

al-Rahmân (*Sanad* IV/Periwayat III), AbÎ Salamah (*Sanad* V/Periwayat II) dan 'Abd Allâh bin 'Amrû (*Sanad* VI/Periwayat I) sebagai shahâbat yang mendengar langsung hadîts tersebut dari Rasulullah SAW.

### 1. Ahmad (164-241 H)

Nama lengkapnya Ahmad bin Muhamad bin Hanbal bin Hilâl bin Asad al-Syaibânî, Abû 'Abd Allâh al-Marwâzî. Ia lahir, tumbuh dan wafat di Baghdad, namun sempat keliling ke berbagai negeri untuk belajar, semisal Kufah, Basrah, Makkah, Madinah, Yaman, Syam dan Jazirah. Banyak sekali ulama yang "disauk" hadisnya oleh Ahmad, di antaranya Ismâ'îl bin 'Ulayyah, Sufyan bin 'Uyaynah dan Wakî' bin al-Jarrah. Di sisi lain, murid yang "menimba" hadisnya pun sangat banyak, bahkan ulama-ulama besar saat itu turut berguru padanya, misalnya Bukhârî, Muslim, Abû Dâwud dan lain-lain (al-Mizzî, 1983, I: 437-442).

Kedudukan **Imam** Ahmad selaku periwayat hadits terkemuka tidak perlu disangsikan lagi karena tidak ada seorang pun kritikus hadîts yang mencela pribadinya. Bahkan, pujian yang diberikan ulama kepadanya adalah pujian berperingkat tinggi dan tertinggi. Ibn Ma'în mengatakan "Saya tidak pernah melihat orang yang lebih baik (pengetahuannya di bidang hadis) melebihi Ahmad. Jikalau mailis mengemukakan kami sanjungan terhadapnya, niscava kami tidak dapat menyebutkan secara sempurna keutamaannya ". Wakî' menyatakan "Tidak ada orang yang datang ke Kufah semisal Ahmad bin Hanbal". Yahya al-

Qaththân mengakui "Tidak orang yang datang kepada saya semisal Ahmad bin Hanbal". 'Abd al-Razâq mengakui "Saya belum pernah melihat orang yang lebih faqih dan lebih wara' dari Ahmad bin Hanbal". Al-Syâfi'î pun mengatakan "Saya keluar dari Baghdad dan di belakang saya tidak ada orang yang lebih faqih, zuhud dan wara' dari Ahmad bin Hanbal". Ahmad bin Sa'îd al-Dârimî berkata "Tidak pernah kulihat kepala hitam yang lebih hafizh terhadap hadis Rasulullah dan lebih **SAW** mengetahui pemahaman dan maknanya dari Abi 'Abd Allâh Ahmad bin Hanbal". Yahya ibn Adam menyatakan "Ahmad bin Hanbal adalah imam kami". Senada dengan itu, Qutaybah menyatakan "Ahmad bin Hanbal adalah imam dunia". Al-Nufaylî mengakui "Ahmad termasuk orang yang paling alim tentang agama". Nashr bin 'Alî al-Jahdhamî mengatakan "Ahmad bin Hanbal adalah manusia paling utama di zamannya". Hajjâj bin al-Sya'îr mengakui "Belum pernah kedua mataku melihat orang yang lebih utama dari Ahmad". Abû al-Walîd al-Thayalisî berkata "Tidak ada di Basrah dan Kufah seseorang yang lebih aku sukai dari Ahmad bin Hanbal dan kemampuanku tidaklah lebih tinggi darinya". 'Alî bin al-"Tidak mengakui Madinî shahabat kami yang lebih hafizh dari Ahmad bin Hanbal". Al-Haytsam mengatakan bin **Jamîl** "sesungguhnya kehidupan pemuda ini menjadi hujjah bagi ahli di zamannya". Abu 'Ubayd mengatakan "Ilmu hadis bermuara pada empat orang, maka Ahmad bin Hanbal adalah orang

yang paling *faqih* dalam hal itu. Tidak ada orang di Timur dan Barat bumi yang lebih agung darinya". (al-Dzahabî, 2004, I: 187-191)

Dengan begitu, pernyataan Ahmad bahwa ia telah menerima hadîts tersebut dengan metode assamâ' (haddatsanâ) dari Wakî' dapat dipercaya. Hal ini didukung oleh masa hidup Ahmad (164-241 H) yang bertemu dengan Wakî' (129-196 H) dengan rentang waktu 32 tahun. Apalagi, Ahmad bin Hanbal pernah belajar ke Kufah, tempat kediaman Wakî' bin al-Jarrah. Dengan demikian, jalur sanad di antara keduanya berada dalam keadaan *muttashil* (bersambung)

## 2. Wakî' (129-196 H)

lengkapnya Nama adalah Wakî' bin al-Jarrah bin Malih al-Ru`âsî, Abû Sufyân al-Kûfî. Ulama yang hadisnya pernah "ditimba" oleh Wakî' cukup banyak, antaranya Ismâ'îl bin Abi Khâid, Salamah. Hammâd bin Muhammad bin 'Abd al-Rahmân bin Abî Zi`b. Murid yang berhasil meraup hadisnya pun banyak, di antaranya Ahmad ibn Hanbal, Ishaq bin Rahâwayh dan 'Abd Allâh bin al-Mubârak (al-Mizzî, 1992, XXX: 462-470).

Wakî' adalah periwayat yang memiliki kredibilitas terpuji. Ahmad bin Hanbal menyatakan "Tidak pernah kulihat orang yang lebih menjaga ilmu dan lebih hafizh dari Wakî'. pernah Belum kulihat seseorang semisal Wakî' dalam hal ilmu, hafizh, sanad, sistematika bab, kesahajaannya". konsentrasi dan wajib berpegang pada Kamu Mushannafat Wakî'". Ketika ditemui

pasca terjadinya mihnah, Ahmad bin Hanbal mengatakan "Wakî' adalah imam umat Islam di masanya". Yahya bin Ma'în berkata "Periwayat yang tsabat di Irak adalah Wakî', tidak pernah kulihat periwayat yang lebih utama dari Wakî'. Demi Allâh, tidak pernah kulihat orang yang menyampaikan hadis karena Allâh dan lebih hafizh selain Wakî'. Ia di zamannya bagaikan al-Awzâ'î di zamannya". Ibn 'Ammâr "Tidak berkomentar kulihat Kufah di masa Wakî', periwayat yang lebih faqih dan lebih 'alim dengan hadis darinya". Abî Nu'aym berkata "Selagi periwayat yang tsabat ini hidup, tidak seorang pun yang akan ungggul darinya". Ketika ditanya Jarîr tentang siapa tokoh Kufah hari ini, Ibn al-Mubârak terdiam, lalu menjawab "Orang Mesir yakni Wakî'". Ibn Sa'ad berkata "Wakî' tsîqah ma`mûnan 'aliyah râfi'an katsîr al-hadtîs hujjah". Al-'Ijlî menyatakan "Seorang Kufah tsîqah 'âbid shâlih adîb hâfizh dan ia pun berfatwa". Abû Dâwud menilai "Wakî' ahfazh". Ya'qub al-Faswi berkata "Wakî' hâfizh khayyir fâdhil". 'Ali bin Khasram menyatakan "Ini adalah ahli fiqih negeri Irak". (al-Dzahabî, 2004, IX: 350-360)

Kedudukan Wakî' selaku periwayat hadits terkemuka tidak disangsikan. perlu Tidak seorang pun kritikus hadîts yang mencela pribadinya. Bahkan, pujian yang diberikan ulama kepadanya adalah pujian berperingkat tinggi dan tertinggi. Atas dasar pernyataan Wakî' bahwa ia telah menerima hadîts tersebut dengan metode as-samâ' (haddatsanâ) dari Ibn Abî Zi'b dapat dipercaya. Hal ini didukung oleh rentang waktu 30

tahun masa hidup Wakî' (129–296 H) yang bertemu dengan Ibn Abî Zi'b (80-159 H). Apalagi, Wakî' pernah belajar hadis ke Madinah, tempat kediaman gurunya, Ibn Abî Zi'b. Artinya, jalur *sanad* di antara keduanya berada dalam keadaan *muttashil* (bersambung)

# 3. Ibn Abî Zi`b (80-159 H)

lengkapnya Nama adalah Muhammad bin 'Abd al-Rahmân ibn al-Mughîrat bin al-Hârits bin Abî Zi`b. Ibunya bernama Burayhah bint 'Abd al-Rahmân. Ia berguru pada banyak ulama hadis, di antaranya pamannya, al-Hârits bin 'Abd al-Rahmân bin Abî Zi`b, Sa'îd bin Sam'ân dan al-Qâsim bin 'Abbâs. Murid yang belajar hadis padanya pun banyak, di antaranya Adam bin Abî Iyâs, 'Abd Allâh bin Wahab dan Wakî' bin al-Jarrah (al-Mizzî, 1992, XXV: 630-634)

Di mata para ulama hadis, Ibn Abî Zi'b dikenal sebagai periwayat hadis yang dihormati. Ahmad bin Hanbal mengatakan "Ibn Abî Zi`b tsîqah, shuduq, lebih utama dari Mâlik bin Anas, namun Mâlik lebih bersih dalam memilih rijal darinya. Namun, Ibn Abî Zi`b lebih baik performa fisiknya, lebih wara' dan lebih konsisten menegakkan kebenaran di hadapan penguasa dibandingkan Malik". Yahya bin Ma'în berkata "Ibn Abî Zi`b adalah seorang Madinah yang tsîqah". Ya'qûb bin Syaybah al-Sadûsî menilai senada "Îbn Abî Zi`b tsîqah shuduq". Al-Syâfi'î menyatakan "Tidak ada orang yang berfatwa padaku sehingga aku simpati padanya sebagaimana aku simpati pada al-Layts dan Ibn Abî Zi`b". al-Nasâ`î menilainya tsîqah.

Hammâd bin Khâlid berkata "Ia dalam hadisnya, tsîaah shuduq, seorang yang shalih lagi wara'''. Al-Wâgidî mengakui "Ia adalah manusia paling wara' dan utama, namun orang banyak menudingnya Qadariyah, padahal berfaham tidak". (al-Mizzî, 1992, XXV: 634-642).

Tidak ada seorang pun ulama kritikus hadis yang mencela pribadi Ibn Abi Zi`b, bahkan pujian yang diberikan kepadanya adalah pujian berperingkat tinggi. Atas dasar itu, dapat dipercaya bahwa Ibn Abî Zi`b telah menerima dari hadis pamannya, al-Hârits bin 'Abd al-Rahmân dengan cara as-samâ' (haddatsanâ). Itu berarti bahwa sanad antara dia dengan pamannya dalam keadaan bersambung (muttashil). Masa hidupnya (80-159 H) dan pamannya (56-129 H) adalah bukti yang menguatkan hal tersebut.

# 4. al-Hârits bin 'Abd al-Rahmân (56-129 H)

Nama lengkapnya adalah al-Hârits bin 'Abd al-Rahmân Quraisyî al-'Âmirî, Abû 'Abd al-Rahmân al-Madanî, paman dari Ibn Banyak ulama yang Zi`b. menjadi gurunya di bidang hadis, di antaranya Muhammad bin Jubayr Muth'im, Muhammad Muslim bin Syihâb al-Zuhrî dan Abî Salamah bin 'Abd al-Rahmân bin 'Auf. Ulama yang menjadi muridnya di bidang hadis antara lain putera perempuannya, saudara Muhammad bin 'Abd al-Rahmân ibn al-Mughîrat bin al-Hârits bin Abî Zi`b. al-Hâkim Abû 'Ubayd mengatakan bahwa tidak diketahui ada orang meriwayatkan hadis dari al-Hârits bin 'Abd al-Rahmân selain dia. Bahkan ini bukan hanya pendapat satu orang saja. (al-Mizzî, 1985, V: 255-256)

Dalam pandangan ulama, al-Hârits bin 'Abd al-Rahmân dikenal sebagai periwayat yang baik. Al-Nasâ`î menilainya *laysa bihi ba*`s. Abu Hâtim ibn Hibbân menyebutnya kitab "al-Tsiqat". Ibunya adalah seorang Ummu Walad, ia termasuk anggota suku Quraisy dan tahun 129 H. Hadisnya diriwayatkan oleh imam ahli hadis yang empat, yaitu Abû Dâwud, alal-Turmudzî Nasâ`î dan Ibn Mâjah". (al-Mizzî, 1985, V: 256-257)

Meskipun tidak banyak iejak informasi tentang rekam pribadi al-Hârits bin 'Abd al-Rahmân. Walaupun pujian yang padanya bukanlah diberikan tingkatan tinggi, namun penilaian al-Nasâ`î dan Ibn Hibbân sudah cukup menjadi bukti tentang kualitasnya sebagai bagian periwayat hadis yang tsîqah. Atas dasar itu, dapat dipercaya bahwa ia telah menerima hadis dari Abî Salamah, walaupun ia hanya menggunakan lafal 'an dalam proses periwayatannya. Itu berarti bahwa sanad antara dia (56-129) dengan Abî Salamah (22-94 H) bersambung dalam keadaan (muttashil). keduanya Apalagi berdomisi di kota yang sama, yaitu Madinah.

## 5. Abû Salamah (22-94 H)

Nama lengkapnya adalah Abû Salamah bin 'Abd al-Rahmân bin 'Auf al-Qurasyî al-Zuhrî al-Madinî. Ada yang berpendapat namanya adalah 'Abd Allâh, Ismâ'îl dan bahwa ada yang mengatakan bahwa

nama dan panggilannya satu. Dalam bidang hadis, Abî Salamah berguru pada banyak sahabat Nabi, di antaranya Anas bin Mâlik, 'Abd Allâh bin 'Amrû bin al-'Âsh dan Abî Hurayrah. Ulama yang menjadi muridnya di bidang hadis juga banyak, di antaranya al-Hârits bin 'Abd al-Rahmân al-Quraisyi, 'âmir al-Sya'bî dan 'Umar bin 'Abd al-'Azîz (al-Mizzî, 1992, XXXIII: 370-374).

Dalam pandangan ulama hadis, adalah Abû Salamah adalah seorang periwayat yang tsîqah. Muhammad bin Sa'ad menyebutnya termasuk penduduk Madinah generasi kedua. Ia *tsîqah, faqih* dan banyak hadis.Abu Zur'ah menilainya *tsîqah imam*. Mâlik mengatakan Anas "Kami mempunyai seorang tokoh ahli ilmu, salah satunya nama adalah panggilannya yaitu Abû Salamah bin 'Abd al-Rahmân". (al-Mizzî, 1992, XXXIII: 374-375).

Pengakuan ulama terhadap kredibilitasnya, membuat Abû Salamah dapat dipercaya bahwa ia telah menerima hadis dari 'Abd Allâh bin 'Amrû. Meskipun Abû Salamah hanya menggunakan lafal 'an dalam proses periwayatannya, tetapi sanadnya tetap dalam keadaan bersambung (muttashil). Dikatakan demikian karena keduanya berdomisili di Madinah, apalagi dari masa kehidupan Abî Salamah (22-94 H) dan 'Abd Allâh bin 'Amrû (7 SH-65 H) ada waktu selama 43 tahun memungkinkan keduanya yang bertemu dalam hal periwayatan hadis.

# 6. 'Abd Allâh bin 'Amrû (7 SH-65 H)

Nama lengkapnya adalah 'Abd Allâh bin 'Amrû bin al-'Âsh bin Wâ`il bin Hâsyim bin Su'ayd bin Sa'ad bin Saham bin 'Amrû bin Hushaysh bin Ka'ab bin Lu`ay bin Ghâlib al-Qursyî, Abû Muhamad. Sahabat yang lebih dulu Islam dari bapaknya mempunyai ini penguasaan hadis yang banyak dan baik. Di samping mengambil hadis dari "muaranya", langsung Rasulullah SAW, beliau juga sejumlah menerima hadis dari sahabat, di antaranya 'Amrû bin al-'Ash, Mu'adz bin Jabal dan Abu al-Shiddig. Muridnya Bakar bidang hadis juga banyak, antaranya Anas bin Mâlik, Sa'îd bin al-Musayyab dan Abû Salamah bin 'Abd al-Rahmân bin 'Auf. Jamaah ulama hadis pun meriwayatkan hadisnya (al-Mizzî, 1998, XV: 357-362).

Reputasi 'Abd Allâh bin 'Amrû bin al-'Âsh sebagai sahabat yang meriwayatkan hadis tidak perlu diragukan lagi. Abu Hurayrah saja sebagai sahabat Nabi yang terbanyak meriwayatkan hadis mengakui bahwa "Tidak ada seorang pun yang hadisnya dari Rasulullah SAW lebih banyak darinya kecuali 'Abd Allâh bin 'Amrû karena ia menulis hadis, sedangkan aku tidak menulis" (al-Mizzî, 1998, XV: 357). Dalam konteks jumhur ulama hadîts sebagaimana dinyatakan al-Nawâwî menilai bahwa ash-Shahâbat kulluhum 'udûl, man labisa al-fitan wa ghayrihim (al-Suyuthi, 1988, II: 214). Artinya, semua shahâbat Rasulullah SAW itu 'adl, baik ditimpa fitnah ataupun Ringkasnya, tidak. sebagai yang dalam transmitter utama transformasi nilai-nilai yang Islami, para shahâbat diyakini mengetahui

dan memahami secara benar makna yang tersurat dan tersirat terhadap teks-teks al-Qur`ân dan fatwa-fatwa Rasulullah. karena Oleh shahâbat dipandang memiliki keagamaan otoritas yang meniscayakan mereka untuk didengar dan dipatuhi (Zikri Darussaman, 2001: 23). Atas dasar itu, kualitas pribadi 'Abd Allâh bin 'Amrû tidak perlu ditinjau dan dipersoalkan lebih lanjut. Dengan begitu pernyataannya bahwa ia mendengar secara langsung hadîts yang diteliti ini dari Rasulullah SAW dengan lafal Qâla dapat diterima. Apalagi ungkapan ini menunjukkan secara gamblang bahwa mendengar sabda ini secara langsung dari beliau. (al-Shan'ani, [t.th], I: 172).

# PENILAIAN TERHADAP KUALITAS HADIS

Dari pembahasan di atas dapat diketahui bahwa jalur sanad yang diteliti ternyata berkualitas muttashil (berkesinambungan) mulai seiak *mukharrij* hingga shahâbat. Dari aspek kredibilitas kepribadian dan kapasitas intelektual para periwayatnya juga terbukti bahwa mereka terdiri dari para ulama yang berkualitas 'adl dan dhâbth (tsîqah). Bahkan, sebagian di antara mereka ke-*tsîqah*-an mempunyai dengan peringkat tinggi dan tertinggi.

Dengan begitu dapat disimpulkan bahwa hadîts yang melewat Ahmad bin Hanbal ini adalah hasan atau meminjam istilah al-Turmudzî sebagai hasan shahîh. Hal ini karena kualitas pribadi al-Hârits bin 'Abd al-Rahmân hanya dinilai al-Nasâ`î dengan laysa bihi

ba's, walaupun Abû Hâtim ibn Hibbân menyebutnya dalam kitab "al-Tsiqat" dan hadisnya diriwayatkan oleh imam ahli hadis yang empat (al-`arba'ah). Dengan demikian, hadis ini bernilai maqbûl al- hujjah, apalagi hadis yang semakna juga diriwayatkan oleh Abû Dâwud, al-Turmudzî dan Ibn Mâjah.

### KRITIK MATAN HADIS

Penelitian matan hadis hanya Penulis lakukan terhadap hadis yang sanad-nya dipastikan berkualitas maqbûl al-hujjah (shahîh dan hasan alisnâd). Adapun hadis yang sanad-nya berkualitas dha'îf, penelitian terhadap matan tidak dilakukan. Berpijak pada tolok ukur kritik matan hadis sebagaimana diungkap oleh Shalâh al-Dîn al-Adlabî (1983: 238) yaitu: tidak bertentangan dengan al-Qur`an, hadis lain yang lebih sahih, rasionalitas, indra dan sejarah serta redaksinya mencerminkan kalam kenabian. Dalam konteks ini, penulis sependapat dengan Umi Sumbulah (2008: 144) bahwa butir terakhir menyangkut telaah terhadap redaksi hadis, sementara butir-butir lainnya berhubungan dengan makna hadis itu sendiri.

Mencermati rekasi dan maknanya, hadis tentang rasywah ini menunjukkan ciri-ciri sabda kenabian. Artinya, formasi kata dan kalimatnya sempurna dan kehalusan bahasanya pun teruji oleh kaedah bahasa Arab (qawâ'id al-lughat alselektif 'Arabiyyah), serta pula pemilihan Ini kosa-katanya. disebabkan Rasulullah karena adalah orang yang sangat fasih dalam berbahasa lagi khas gaya

bahasanya. Oleh sebab itu, mustahil beliau akan menyabdakan sesuatu pernyataan yang rancu susunan bahasanya (Husein Yusuf, 1996: 34). Dinyatakan demikian karena secara maknawi persoalan rasywah terkait erat dengan etika dan hukum. Dalam konteks ini, al-Thâriqî (2001: 47-50) memaparkan bahwa al-Qur`an sangat memperhatikan keselamatan harta seseorang dan mengantisipasinya tidak agar berpindah tangan secara tidak sah. Al-Qur`an melarang mengambil harta orang lain secara batil dalam bentuk dan cara apa pun dan rasywah adalah salah satunya karena dapat menyebarkan kerusakan dan kezaliman dalam masyarakat berupa permainan hukum dan pemutarbalikan fakta. Inilah menyebabkan rasywah itu dilarang diharamkan (QS. Bagarah/2:188, QS. Al-Nisa\/4: 2 dan QS. Al-Ma`idah/5: 2, 42, 44, 62-63).

### KANDUNGAN MAKNA HADIS

Secara bahasa, kata rasywah "memasang berarti tali atau mengambil hati" (Aziz Dahlan, 1997, V: 1506). Dalam khazanah bahasa Indonesia, kata ini diberi arti "pemberian untuk menvogok, menyuap, suap" uang sogok, (Dendy Sugono, 2008: 1287). Adapun al-Malak dan al-Jurjani Ibn memaknai rasywah sebagai harta yang diberikan untuk membatalkan yang benar dan membenarkan yang batal (al-'Azhîm Abâdî, 1968, IX: 438, al-Jurjânî, 1405: 148). Sementara itu, definisi yang lebih universal dan lugas diungkap oleh al-Thâriqî (2001: Tegasnya 10-11). suap adalah

diberikan oleh sesuatu yang kepada hakim seseorang atau lainnya pejabat dengan segala bentuk dan caranya. Sesuatu yang diberikan itu dapat berupa harta atau sesuatu yang bermanfaat bagi si sehingga keinginan penerima pemberi suap dapat terwujud, baik secara hak maupun batil. Jadi, suap merupakan pemberian berfungsi sebagai alat bujukan untuk mencapai tujuan tertentu, yang tidak dilandasi oleh keikhlasan untuk mencari ridha Allâh.

Dalam hadis ini terkandung kebolehan mengutuk orang yang berbuat maksiat. Makna kutukan vang sebenarnya adalah usiran dan penjauhan dari rahmat Allâh (Abu Muhammad, 1995: Ahmad 'Athâ`, 1999: 363). Menurut Ibn al-`Atsîr, kata rasywah dan adalah sarana rusywah untuk memenuhi kebutuhan dengan melakukan sesuatu. Kata ini adalah mashdar dari "al-Risyâ", artinya dengannya sesuatu yang dapat sehingga al-Râsyi mencapai air, (penyuap) adalah orang yang mengorbankan hartanya untuk sampai kepada yang batil Mubârakfûrî, [t.th], IV: 565). Adapun al-Murtasyî adalah orang yang menerima suap dan al-Râ`isy adalah orang yang menjadi perantara antara pemberi suap dan penerima suap, yang mohon tambahan pada satu pihak dan mohon pengurangan pada pihak lain (al-Mubârakfûrî, [t.th], IV: 565). Al-Shan'anî ([t.th]: IV, 124) mengatakan bahwa orang yang menjadi perantara pemberian suap mendapat juga kutukan, itu sekalipun ia tidak mendapat imbalan apapun.

Mereka pantas semua mendapat kutukan karena sangat membahayakan umat. Kerusakan masyarakat akibat praktek suapmenyuap tidak dapat dianggap enteng karena akan mempengaruhi setiap sistem yang ada. Apabila suap membudaya sudah dalam masyarakat, maka orang yang berpunya saja vang akan mendapatkan haknya atau menduduki jabatan dalam masyarakat, bangsa dan negara. Sementara orang miskin tetap tertindas oleh orang kaya sehingga terjadilah hukum rimba (Abu Bakar Muhammad, 1995: 238). Lebih jauh (1999: Ahmad 'Athâ` 363-365) membeberkan bahwa suap dapat kehormatan, menghilangkan meruntuhkan tegaknya hak, meluluh-lantakkan kegigihan, serta semangat melakukan perintah dan kemaslahatan, menjaga amanah dan menghargai pekerja pun terkikis. Suap adalah jerat nilai kemanusiaan perangkap dan amanah kemuliaan. Pelakunya hanyalah orang yang keji, penghianat dan tidak punya harga diri. Atas dasar itu, tidaklah salah 'Abd Allâh bin Mas'ûd mengatakan " الرشوة في الحكم "Suap." Artinya: "Suap." كفر، وهي بين الناس سحت dalam proses hukum itu adalah kufur dan kufur bagi manusia adalah haram" (Sa'îd bin Manshûr, 1420 H, II: 400).

Namun demikian, menurut al-'Azhîm Abâdî (1968, IX: 438) apabila diberikan untuk suap itu mempertahankan kebenaran dan mencegah kezaliman dari diri seseorang, maka tidak masalah (dibolehkan). Demikian juga, orang menerima, apabila mengambil untuk mengusahakan

agar pihak yang benar mendapatkan haknya. Senada dengan itu, Al-Shan'anî ([t.th]: IV, 124) mengatakan bahwa suap itu ada dua macam: apabila suap itu bertujuan agar hakim memenangkannya dengan cara yang tidak benar, maka haram penerima dan pemberi. Sebaliknya, jika suap itu untuk memenangkan haknya lawannya dengan gugatan palsu, maka suap itu hanya haram bagi hakim, tidak haram atas pemberi, karena suap itu adalah untuk mempertahankan haknya. Akan tetapi, ada ulama yang berkata tetap haram hukumnya karena ia telah menjerumuskan hakim ke dalam dosa. Dalam konteks ini, al-Thâriqî (2001: 13-14) juga membolehkan untuk mempertahankan suap mencegah kebenaran dan marabahaya serta kezaliman karena tidak ada lagi jalan lain dan tanpa menyuap justeru akan menimbulkan bahaya yang lebih besar. Akan tetapi, ia menyarankan agar pihak yang akan melakukan suap untuk bersabar terlebih dahulu.

Mencermati pendapat [al-Shan'anî, khususnya] yang membolehkan suap dalam rangka memperoleh hak yang sah tersebut, Quraish Shihâb (1994: 296-297) menilai meskipun argumentasinya tidak jelas, mencermati bahwa suap-menyuap budaya saat menyulitkan penuntut hak untuk memperoleh haknya; mirip dengan keadaan yang kita alami sekarang. sikap Lanjutnya, ini justeru menumbuh-suburkan praktik suapmenyuap dalam masyarakat. Karena dengan memberi suap -walau dengan dalih meraih hak yang sahseseorang telah membantu

penerima melakukan sesuatu yang haram dan terkutuk. Dengan demikian, ia pun memperoleh sanksi keharaman kutukan itu. Bahkan, hadiah kepada pihak berwenang sebelumnya tidak yang biasa menerima hadiah pun dapat dinilai sogokan terselubung. sebagai Dengan begitu, tidaklah berlebihan apabila 'Abd Allâh bin Rahâwah pada saat diutus Rasulullah SAW untuk mengambil pajak hasil kurma, menampik tanaman ia dengan keras sedikit uang suap yang diberikan kaum Yahudi padanya, seraya mengatakan " فَأَمَّا مَا عَرَضَنتُمْ مِنْ " Artinya. "سُحْتٌ وَإِنَّا لَا نَاكُلُهَا الرَّشْوَةِ فَإِنَّا لَا "adapun yang apa-apa kamu tawarkan berupa suap, maka sesungguhnya itu adalah haram dan kami tidak akan memakannya" (Mâlik bin Anas, 1997, II: 237-238). Dalam konteks ini, hadiah untuk mendapatkan manfaat melalui kedudukan dan penyalahgunaan jabatan untuk mendapatkan sesuatu yang bukan haknya atau untuk merugikan orang lain, hakikatnya adalah suap. Demikian juga halnya hadiah yang didapatkan karena tugas, yang seandainya seseorang lepas dari tugas itu, ia tidak diberi hadiah lagi, maka itupun adalah suap (al-Thâwil, 2006: 170-171).

Proses pembuktian suap sebagai delit dalam harta benda, dapat dilakukan melalui tiga cara: [1]. Adanya saksi yaitu dua orang saksi laki-laki atau satu orang saksi laki-laki dan dua orang saksi perempuan (QS. Al-Baqarah/2: 282) atau satu orang saksi disertai sumpah (HR. al-Turmudzi, Ibn Mâjah dan Ahmad dari Abû Hurayrah, Jâbir, 'Abd Allâh bin 'Abbâs dan 'Umârah bin Jazm), [2].

Adanya pengakuan dari yang bersangkutan dan [3]. Adanya bukti yang nyata yang tidak terbantahkan atau tertangkap tangan (al-Thâriqî, 2001: 54-56). Adapun sanksi yang dapat dijatuhkan kepada pihak yang terlibat penyuapan adalah hukum *ta'zîr* (hukuman untuk pengajaran) berupa hukuman denda, hukuman penjara, hukuman dera dan pukulan maupun hukuman pemecatan dari jabatan. Adapun orang yang sudah berulang kali melakukan delik suap, harus dijatuhi hukuman yang lebih berat dari hukuman yang pernah hal diterimanya karena menunjukkan bahwa ia tidak punya muru`ah (harga diri) lagi. Adapun wujud hukumannya menurut Ibn 'Abd al-Salâm dan Abû Ya'lâ dapat berupa penjara seumur hidup atau bahkan hukuman mati sebagaimana ditegaskan Ibn Taymiyyah karena hanya itulah untuk cara menghentikan kejahatannya (al-Thârigî, 2001: 56-69).

Dalam konteks ini, Yûsuf al-Qardhâwî dan al-Khûlî sebagaimana dikutip oleh Aziz Dahlan (1997, V: beberapa 1508) membeberkan hikmah pelarangan suap dalam kehidupan masyarakat yaitu: [1]. Tetap memelihara dan menegakkan mengindari nilai keadilan dan kelaliman dari pejabat atau hakim, masyarakat Mendidik agar menggunakan hartanya sesuai petunjuk agama, [3]. Mendidik masyarakat agar menghargai nilai kebenaran hakiki, [4]. Mendidik pejabat atau hakim agar tidak membeda-bedakan pelayanan terhadap masyarakat, dan [5]. Menyadarkan masyarakat bahwa yang hak itu adalah sesuatu yang

datang dari Allâh, bukan ketetapan manusia.

#### PENUTUP

Ada sebelas hadis yang diriwayatkan oleh Abû Dâwud, al-Turmudzî, Ibn Mâjah dan Ahamd bin Hanbal dari 'Abd Allâh bin 'Amrû, Abî Hurayrah dan Tsawbân yang menyebutkan bahwa Allah atau Rasulullah SAW mengutuk pemberi suap dan penerima suap serta perantara pemberian suap. Khusus jalur Ahmad dari dari 'Abd Allâh bin 'Amrû bernilai maqbûl alhujjah, minimal hasan atau hasan shahîh karena muttashil (berkesinambungan) mulai sejak mukharrij hingga shahâbat, diriwayatkan oleh orang-orang yang terbukti 'adl dan dhâbth (tsîqah).

Matan hadis itu pun tidak bertentangan dengan al-Qur`an, lain yang lebih sahih, hadis rasionalitas, indra dan sejarah serta redaksinya mencerminkan kalam kenabian. Rasywah adalah salah satu bentuk cara pengambilan harta orang lain secara batil yang dapat menyebarkan kerusakan dan kezaliman dalam masyarakat berupa hukum permainan pemutarbalikan fakta sehingga batasan hak dan batil menjadi tidak jelas lagi. Oleh sebab itu, sungguh tepat Rasulullah SAW mengutuk pihak semua yang terlibat dalamnya; bukan saja pelaku yang menerima, namun juga pemberi dan bahkan perantara suap tersebut. Mereka semua terusir dan jauh dari rahmat Allah.

#### **DAFTAR PUSTAKA**

- Abdul Aziz Dahlan, *Ensiklopedi Hukum Islam*, Jakarta: PT.
  Ichtiar Baru Van Houve, 1997,
  cet. Ke-1
- Abdullah bin Abd Muhsin al-Thâriqî, *Suap Dalam Pandangan Islam*, terjemahan Muchotop Hamzah, Subakir Saerozi, judul asli "Jarîmat al-Rasywah fî al-Syarî'at al-Islâmiyyah", Jakarta: PT. Gema Insani Press, 2001, cet. 1
- Abdul Qâdir Ahmad 'Athâ`, Adabun Nabi: Meneladani Akhlak Rasulullah SAW, penerjemah Syamsuddin TU, judu asli "Adab al-Nabî", Jakarta: Pustaka Azzam, 1999, cet. 1
- Abu 'Abd Allâh Ahmad ibn Muhammad ibn Hanbal ibn Hilâl ibn Asad al-Syaybânî, Musnad al-Imâm Ahmad bin Hanbal, naskah di-tahqîq oleh al-Sayyid Abû al-Mu'athî al-Nûrî, Beirut: 'Âlam al-Kutub, 1419 H/1998 M, cet. 1
- Abu 'Abd Allâh Muhammad ibn Yazîd al-Qazwinî Ibn Mâjah, Sunan Ibn Mâjah, diberi hasyiyah oleh Mahmûd Khalîl, [t.tp]: Maktabat Abi al-Mu'athî, [t.th.]
- Abû 'Amr 'Utsmân bin 'Abd al-Rahmân al-Syahrazûrî ibn Shalâh, Muqaddimah Ibn al-Shalâh fî 'Ulûm al-Hadis, naskah diberi notasi oleh Abû 'Abd al-Rahmân Shiâh bin Muhammad bin 'Uwaydhah, Beirût: Dâr al-Kutub al-Islâmiyyah, 1995, cet. 1

- Abu Bakar Muhammad, *Hadis Tarbiyah II*, Surabaya: al-Ikhlas, 1995, cet. 1
- Abû Dâwud Sulaymân ibn al-Asy'ats al-Sijistânî al-Azâdî, *Sunan Abî Dawud*, naskah di-*tahqîq* dan di-*ta'lîq* oleh Muhammad Nâshir al-Dîn al-Albânî, Beirut: Dâr al-Kutub al-'Arabî, [t.th.]
- Abû Isâ Muhammad ibn Isâ ibn Sawrat al-Turmudzî, Sunan al-Turmudzî, naskah di-tahqîq oleh Bayar Awwad Ma'ruf, Beirut: Dâr al-Ghurb al-Islami, 1998
- Abû al-Thayyîb Muhammad Syams al-Haq al-Azhîm Abâdî, 'Awn al-Ma'bûd Syarh Sunan Abî Dâwud, naskah di-tahqîq oleh Abd al-Rahmân Muhammad Utsmân, Madinah al-Munawwarah: al-Maktabat al-Salafiyah, 1968 M/1388 H, cet. 2
- Abû al-'Ulyâ Muhammad 'Abd al-Rahmân bin 'Abd al-Rahîm al-Mubârakfûrî, *Tuhfat al-Ahwadzî bi Syarh Jâmi' al-Turmudzî*, (Ed.) 'Abd al-Wahâb 'Abd al-Lathîf, Beirut: Dâr al-Fikr, [t.th.]
- Abû Utsmân Sa'îd bin Manshûr bin Syu'bah al-Khurasanî al-Jauzjâni, al-Tafsîr min Sunan Sa'îd bin Manshûr, naskah ditahqîq oleh Sa'ad bin 'Abd Allâh bin 'Abd al-Azîz 'Alî Humayd, Riyâdh: Dâr al-Sahmî'î li al-Nasyr wa al-Tawzî', 1420 H
- Achmad Usman, *Hadits Tarbiyah: Hadits Etika*, Pasuruan: PT.
  Garoeda Buana Indah, 1994,
  cet. 1, Jilid II
- Ahmad bin Ahmad Muhammad Abdullâh al-Thâwil, *Benang*

- Tipis Antara Hadiah dan Suap, penerjemah Ummu Ismail, Jakarta: Darus Sunnah Press, 2006, cet. 1
- 'Alî bin Muhammad bin 'Alî al-Jurjânî, al-Ta'rifât, naskah ditahqîq oleh Ibrâhîm al-Abyârî, Beirut: Dâr al-Kutub al-'Arabi, 1405 H, cet. 1
- Arnold John Wensinck dan Y.J.

  Mansinck, *Mu'jam al-Mufahras li Alfâzh al-Hadîts an-Nabâwî*,

  terjemahan Muhammad Fuwâd

  'Abd al-Bâqî, judul asli "A

  Handbook of Early

  Muhammadan Tradition",

  Leiden: E.J. Brill, 1936, 1943
- ----- dan Muhammad Fuwâd 'Abd al-Bâqî, *Miftâh Kunûz al-Sunnah*, Lahore: Idârat Tarjumân al-Sunnah, 1978 M/1398 H,
- Dendy Sugono, dkk., *Kamus Bahasa Indonesia*, Jakarta: Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, 2008
- Husein Yusuf, "Kritik Hadis Shahîh:
  Kritik Sanad dan Mata]" dalam
  Pengembangan Pemikiran
  Terhadap Hadis, (Ed.) Yunahar
  Ilyas dan M. Mas'ûdi,
  Yogyakarta: LPPM UMY, 1996,
  Cet. 1
- Jalâl ad-Dîn ibn 'Abd ar-Rahmân ibn Abi Bakr as-Suyûthî, *Tadrîb ar-Râwî fî Syarh Taqrîb an-Nawâwî*, naskah di-*tahqîq* oleh 'Abd al-Wahâb 'Abd al-Lathîf, Beirut: Dâr al-Fikr, 1409 H/1988 M
- -----, al-Jâmi' al-Shaghîr fi Ahâdîts al-Basyîr al-Nadzîr, Beirut: Dâr al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1425 H/2004, Jilid 1-2, cet. 2

- Jamâl al-Dîn Abi al-Hajjâj Yûsuf al-Mizzî, *Tahdzîb al-Kamâl fî Asmâ` al-Rijâl*, Beirut: Mu`assasat al-Risâlah, 1983 M/1403 H, cet. 2
- Khâlid bin 'Abd al-Karîm al-Lahîm, Kunci-kunci Tadabbur as-Sunnah, terjemahan Abû Hudzaifah, judul asli "Mafâtih Tadabbur al-Sunnah wa al-Quwwat fî al-Hayâh", Surakarta: Daar an-Naba`, [t.th]
- Mahmûd al-Thahân, *Ushûl al-Takhrîj* wa *Dirâsat al-Asânîd*, Riyâdh: Maktabat al-Ma'ârif, 1991 M/1412 H, cet. 2
- -----, Taysîr Mushthalah al-Hadîts, [tt.]: [tp.], [t.th]
- Mâlik bin Anas, al-Muwaththa` Riwayat Yahya bin Yahya al-Laytsî al-Andalûsî, naskah ditahqîq oleh Basysyar 'Awwad Ma'ruf, [t.tp]: Dâr al-Gharb al-Islami, 1997 M/1417 M, cet. 2
- M. Quraish Shihâb, Lentera Hati: Kisah dan Hikmah Kehidupan, Bandung: Mizan, 2001, cet. 23
- Muhammad ibn Ismâ'îl al-Amîr al-Hasanî ash-Shan'ânî, *Tawdhîh al-Afkar li Ma'ânî Tanqîh al-Anzhâr*, naskah di-*tahqîq* oleh Muhammad Muhy ad-Dîn 'Abd al-Hamîd, [t.t.]: Dâr al-Fikr, [t.th.]
- -----, Subul al-Salâm: Syarh Bulûgh al-Marâm Min Jami' Adillat al-Ahkâm, Bandung: Maktabat Dahlân, [t.th]
- Shalâh ad-Dîn ibn Ahmad al-Adlabî, Manhaj Naqd al-Matn 'Ind 'Ulamâ` al-Hadîts an-Nabawî, Beirut: Dâr al-Afâq al-Jadîdah, 1983 M

- al-Dîn Abi 'Abd Allâh Syams Muhammad ibn Ahmad ibn Utsmân ibn Qaymaz al-Dzahabî, Tadzhîb Tahdzîb al-Kamâl fi Asmâ` al-Rijâl, di-tahqîq Ghunaym oleh 'Abbâs Ghunaym dan Majdî al-Sayyîd Cairo: al-Fâruq al-Amîn, Khaditsiyyah li al-Thibâ'at wa al-Nasyr, 2004 M/1425 H, cet. 1
- Umi Sumbulah, Kritik Hadis: Pendekatan Historis Metodologis, Malang: UIN Malang Press, 2008, cet. 1
- Zikri Darussaman, "Polemik Sekitar Otoritas Shahâbat Sebagai Transmitter Hadîts", dalam an-Nida`: Majalah Pengetahuan Agama Islam, Nomor LXXXVII, Tahun XXV, September-Oktober 2001